By John Piper. © Desiring God. Website: desiringGod.org

Hat Jesus das gleiche Evangelium gepredigt wie Paulus?
Eine Predigt von John Piper

Quelle:
http://www.desiringgod.org/resource-library/conference-messages/did-jesus-preach-the-
gospel-of-evangelicalism

Danke, Lasst uns beten!

Hallelujah, alles, was ich habe ist Christus. Hallelujah, Jesus ist mein Leben [Zitat aus einem
Lied] Herr, das Potential von 7000 Menschen fiir die Nationen ist unermesslich - fiir die
Nationen, die Familien, die Gemeinden, die Ehen, die Kinder ....unermesslich! Gott, lass es nicht
klein sein! Tu etwas, was all unsere Trdume (ibersteigt, durch diese 7000, die ihre Knie nicht
gebeugt haben. Komm und hilf mir meinen Teil jetzt hinzuzutun im Namen Jesu und durch die
Kraft des Heiligen Geistes.

In Jesu Namen, Amen.

Warum der Titel gedndert wurde?

Ich mochte gleich zu Beginn sagen: Ich mochte den Titel der Predigt andern, aber lasst mich
erklaren, warum ich zuerst diesen Titel und warum ich nun einen neuen Titel gewahlt habe.

Nebenbei auch: Das Manuskript wird auf der DesiringGod-Website innerhalb von einer Stunde
online sein. Ihr misst nicht unbedingt Notizen machen.

Hort einfach zu. Das Beste ist, ihr betet, hort zu, betet, hort zu.

Der urspriingliche Titel war: "Hat Jesus das Evangelium des Evangelikalismus gepredigt?".
Dieser Titel war nicht als Kritik am evangelikalen Evangelium gemeint, sondern setzte voraus,
dass es biblisch sei, um dann zu fragen, ob Jesus dieses tatsachlich gepredigt hat. Das war
meine urspringliche Absicht und ich habe gemerkt, dass das nicht gut klingt. Der Titel, den ich
jetzt gewahlt habe ist:

,Hat Jesus das gleiche Evangelium wie Paulus gepredigt?“
Das Evangelium der Rechtfertigung aus Gnade allein, durch Glauben allein, auf Grundlage von

Blut und Gerechtigkeit Christi allein, zur Ehre Gottes allein. Hat er das gepredigt oder hat nur
Paulus das gepredigt?


http://www.desiringgod.org/

Warum diese Predigt?

Was mich zu dieser Botschaft antreibt, ist etwas, was mich seit der Zeit in der
Graduiertenschule in Deutschland beschiftigt hat, ndmlich die Uberzeugung, dass Jesus und
Paulus dasselbe Evangelium gepredigt haben. Es gibt eine ca. 300 Jahre alte Tradition unter
kritischen Gelehrten, die behauptet, dass dies nicht wahr sei und, dass das Evangelium oder
die Botschaft, die Jesus gepredigt habe, eine radikale Botschaft vom Konigreich gewesen sei,
die gescheitert sei, woraufhin die Apostel das Reich durch eine Institution, namens , Kirche”
oder ,,Gemeinde” ersetzt haben sollen.

Jesus habe also das Konigreich gebracht, es sei gescheitert und so entwickelte man eine ganze
Reihe von Erklarungen um zu erkldren, wie das passiert sein soll. Das Problem, mit dem ich
hier die letzten 40 Jahre kdampfe, ist also nicht, ob der Evangelikalismus das Evangelium von
Paulus richtig versteht, wobei das auch ein groRRes Thema ist, sondern ob Paulus das
Evangelium von Jesus richtig verstanden hat.

Der Grund hierfir ist: Ich habe das Gefiihl, dass einer der Griinde dafir, dass sich in dieser
Zeit Einige vom Evangelium entfernen, der Verdacht ist, dass wir (besonders wir
Reformierten) nicht nur das Evangelium in Lehrkategorien, statt biblischen Kategorien
zwangen, sondern dass wir auch auf paulinische Kategorien zurtickgreifen wirden, statt auf
Kategorien, die Jesus benutzt hat. Und wenn du dieses Gefiihl hast, wenn du diesen
unterschwelligen Verdacht hast, dass all das Gerede von der Rechtfertigung von der wahren
Botschaft Jesu abweicht, dann ist es sehr wahrscheinlich, dass du keine Zuversicht hast, das
paulinische Evangelium zu predigen und du wirst dazu neigen, es zu in irgend einer Form zu
andern. Das ist also die Last, die ich habe.

Die Lehre von der Imputation

Ich denke, dass das, was ich hier darlege, eine Fortsetzung von RC Sprouls Predigt von gestern
darstellt, die seine Botschaft als wahr voraussetzt und dann eine exegetische Darstellung
hinzufiigt und ein groReres Fundament legt.

Hier ist das Zitat von RC Sproul:

"Wenn die Lehre von der Imputation (Zurechnung von Schuld und Gerechtigkeit) fehlt, dann
fehlt Sola Fide (allein der Glaube) und wenn Sola Fide fehlt, dann hat man das Evangelium
nicht mehr."

Mein Ziel ist es zu beweisen, dass Jesus das Evangelium der Rechtfertigung allein aus Glauben
ohne Werke des Gesetzes gelehrt hat, also die Zurechnung seiner Gerechtigkeit allein aus
Glauben.

Meine Methodik

Das will ich versuchen. Jetzt lasst mich etwas Uber die Methode sagen. Das ist wichtig, wenn
man sich mit den Evangelien beschaftigt. Eines meiner Ziele beim Umgang mit der Schrift ist,
euch fir eine ernste, lebenslange Betrachtung der vier Evangelien, so wie sie sind, zu
begeistern. Es ist mir so wichtig, vor allem fiir Theologiestudenten, dass ihr nicht irgendwo



vom Weg abkommt, weil ihr meint, die verschiedenen Ebenen der Tradition
auseinanderfrimeln zu missen, um den sogenannten historischen Jesus zu finden. Ich will,
dass ihr die Wahrheit und die Tiefe und das Staunen spiirt, das einen erwartet, wenn man ein
Leben lang in Liebe lber die unerschopflichen Darstellungen Jesu nachdenkt, die uns von
Matthaus, Markus, Lukas und Johannes gegeben sind.

Ich habe ungefahr 12 Jahre in der kopflastigen Atmosphare der akademischen Welt gelebt.
Drei Jahre bei Fuller, drei Jahre in Deutschland, 6 Jahre diese Dinge in Kursen lehrend.

Ich bin aus diesen 12 Jahren mit einer Uberzeugung hervorgegangen und sie ist mir in den
nachfolgenden 30 Jahren im pastoralen Dienst jedes Jahr starker und starker bestatigt
worden und ich empfehle euch folgendes: Die Zusammenfassung meiner methodologischen
Uberzeugungen beziiglich des Studiums der Evangelien klingt so:

Wenn du die Taten und Worte Jesu, so wie er in den vier Evangelien dargestellt wird, treu
interpretierst, dann wird Jesus historisch und theologisch in deinem Verstand mehr und mehr
damit Gbereinstimmen, wer Jesus war und, was er getan hat, als alle unterschiedlichen
Versuche und Betrachtungen von kritischen Gelehrten, die versucht haben, den Jesus hinter
den Evangelien zu rekonstruieren.

Lasst es mich einfacher sagen, eine zweite Formulierung klingt so:

Wenn man, durch historisch-grammatisches Untersuchung, erleuchtet durch den Heiligen
Geist sieht, was wirklich im Text zu lesen ist, die Berichte der vier Evangelien so versteht, wie
sie niedergelegt sind, wird man den echten Jesus und seine Lehren erkennen.

Das ist also meine methodologische Uberzeugung und Annahme. Wenn du diese teilst: Was
fiir eine lebenslange Herausforderung und was fiir ein Schatz liegt dann vor dir, Tag und Nacht
Uber die vier Evangelien nachzudenken, mit dem Blick darauf, den Herrn Jesus Christus mit
immer grolRerem Verstandnis, immer groBerer Liebe, immer grofRerer Gemeinschaft, zu
erkennen!

Ich glaube wirklich, dass der ultimative Grund dafiir, dass der Herr uns diese 4
unterschiedlichen Betrachtungen von Jesus gegeben hat, der ist, dass wir mehr und genauer
die Herrlichkeiten des Retters sehen und uns an ihnen erfreuen kdnnen und, dass wir
personlich im Evangelium und in den Evangelien mit ihm Gemeinschaft haben, indem wir ihm
dort personlich in den Dingen, die er getan und gesagt hat, begegnen.

Ich glaube wirklich, dass der Ort, an dem man den lebendigen Christus trifft und mit ihm
Gemeinschaft hat, in den vier Evangelien zu finden ist. Was Christus dort sagt und tut, sticht
durch Erleuchtung des Heiligen Geistes so heraus, dass man ihn wie einen lebendigen Freund
vor Augen hat, der vor einem handelt und zu einem spricht. Wenn du dein Leben lang dort
verweilst, wirst du mehr als bereit sein, lhm dann wirklich zu begegnen, wenn du stirbst. Er
wird kein Fremder fiir dich sein.

Und es ist wirklich traurig, so traurig, wenn man in Kursen an der Uni oder am Theologie-
Seminar von dieser glorreichen Aufgabe abgelenkt wird und methodisch die Evangelien



zerpfliickt, aber wenig vom sogenannten historischen Jesus findet, den man dann zu einer Art
Fantasiebild zusammensetzt, das ganz und gar nicht das wahre Bild wiedergibt. Ich bitte euch
eindringlich, es relativ zligig fiir euch selbst festzumachen, die Evangelien so wie sie sind zu
lesen und ihre Botschaft zu glauben, damit ihr, wenn ihr wirklich versteht, was die Evangelien
in ihrer Gesamtheit sagen, ein wesentlich klareres Bild von dem Jesus bekommt, der wirklich
gelebt hat und heute noch lebt, als ihr es durch das Zerpfliicken des Textes mit all den
verschiedenen, sehr willklirlichen historisch-kritischen Methoden bekommen wiirdet.

Jetzt habe ich also meine methodologische Annahme und einige meiner Ziele dargelegt.
Der Pharisaer und der Zéllner

Ich lade euch jetzt ein mit mir eure Bibeln bei Lukas 18 aufzuschlagen. Wir werden uns
besonders, aber nicht ausschlieRlich, die Verse 9 bis 14 anschauen.

Wie sollen wir diesen Abschnitt in Lukas 18,9-14 tber den Pharisder und Z6llner lesen? Wir
werden ihn so lesen, dass wir das groRRe Ganze im Blick haben, Uber das uns Lukas Aufschluss
geben will. Wir fragen: Worauf will Lukas unseren Blick lenken? Wir werden weiterhin uns den
unmittelbar umgebenden Text ansehen, denn es gibt einige Dinge aullerhalb dieses
Abschnittes, die unheimlich wichtig fir die Bedeutung sind.

Lasst uns kurz Uber das grolRe Ganze sprechen. Ich glaube, dass jeder einzelne Vers aller vier
Evangelien dazu gedacht ist, ganz bewusst im Licht des Kreuzes und dessen, was Jesus dort
vollbracht hat, gelesen zu werden. Ich denke auch, dass jeder der vier Schreiber die Absicht
hatte, so verstanden zu werden. Das kann man so sagen, weil sie alle sehr friih anzeigen, dass
das ihre Absicht ist.

Ich gebe euch ein Beispiel aus Lukas. Kapitel 2,10, die Engel sprechen: "Flrchtet euch nicht!
Denn siehe, ich verkiindige euch groRe Freude, die fiir das ganze Volk sein wird. Denn euch ist
heute ein Retter geboren. Der ist Christus, der Herr, in Davids Stadt."

Was fiir eine Art von Retter? Wie wird er retten? Lasst uns Lukas im Dunkeln dariiber, was das
fiir ein Retter ist, den er hier ankiindigt und in dessen Licht wir das Evangelium lesen sollen?
Er lasst keinen Zweifel Ubrig. Ich gebe euch zwei Beispiele flr das, was er tut. Er verbindet das
Leiden von diesem Jesus und seinen Tod mit dem neuen Bund der Vergebung der Siinden.

Lukas 22,20: "Dieser Kelch ist der neue Bund in meinem Blut, das fir euch vergossen wird."
Also, <Wenn ich mein Blut vergielRe, dann erwerbe ich den neuen Bund fir euch.> Was
bedeutet das nach Jeremia 31,34

Das bedeutet:

"ich werde ihre Schuld vergeben und an ihre Siinde nicht mehr denken. "

Es ist also sehr klar, dass das BlutvergieBen des Jesus von Lukas (welcher DER Jesus ist) der

Weg ist, auf dem die VerheiRBung des neuen Bundes ("lch werde die Siinden meines Volkes
vergeben") erworben wird.



Lukas sagt das klar. Er will, dass jeder Vers in diesem Evangelium so verstanden wird. Wisse,
mit wem du es hier zu tun hast! Behalte das im Hinterkopf! Das ist extrem wichtig, um jeden
einzelnen Satz in diesem Buch zu verstehen. Er will, dass wir dieses Buch immer und immer
wieder mit dieser Tatsache im Hinterkopf lesen.

Eine zweite Art, auf die Lukas Jesus als Retter zeigt, die in ihrer Klarheit einzigartig ist: Lukas
verknipft die Leiden Jesu mit den Leiden des Knechtes in Jesaja 53 und das ist fiir das, was ich
diesen Abend vorhabe, sehr wichtig.

Zum Beispiel schreibt Lukas in Lukas 22,37 von Jesus, wie er hier im Garten in der Nacht, bevor
er stirbt, spricht: "ich sage euch, dass noch dieses, was geschrieben steht, an mir erfllt
werden muss":

"«Und er ist unter die Ubeltéter gerechnet worden.»“
(zitat aus dem Alten Testament in Jesaja 53)

Ill

Weiter sagt Jesus: ,,Denn was sich auf mich bezieht, das geht in Erfiillung

Das ist absolut klar. Es gibt keinen Zweifel, dass Jesus hier Jesaja 53 zitiert und auf sich bezieht
und in dem Vers vor Jesaja 53,12 (woher das Zitat stammt), geht es um Rechtfertigung. "Er
wurde unter die Verbrecher gezahlt",

(Jesaja 53,12)

Jetzt Das ist absolut klar. Es gibt keinen Zweifel, dass Jesus hier Jesaja 53 zitiert und auf sich
bezieht und in dem Vers vor Jesaja 53,12 (woher das Zitat stammt), geht es um
Rechtfertigung. "Er wurde unter die Verbrecher gezahlt", Vers 12.

"Um der Mihsal seiner Seele willen wird er Frucht sehen, er wird sich sattigen. Durch seine
Erkenntnis wird der Gerechte, mein Knecht, den Vielen zur Gerechtigkeit verhelfen, und ihre
Sinden wird er sich selbst aufladen."

(Jesaja 53, 11)

Das klingt so sehr nach Romer 5, oder? Es klingt so paulinisch...so reformiert. Im
Lukasevangelium ist also der Weg, durch den Jesus rettet, das VergielRen seines Blutes zur
Vergebung der Stinden und dadurch, dass er ein Gerechter ist, werden viele als gerecht
gerechnet werden. Das wissen wir aus der klaren Identifikation Jesu mit dem leidenden
Knecht in Jesaja 53.

Das ist also das groRe Bild. Jetzt lasst uns zurlick zum Text gehen und ihr kdnnt mit mir in den
Versen 9 bis 14 in Lukas 18 mitlesen. Hier haben wir Jesus, wie er mir zu verstehen hilft, was er
Uber Rechtfertigung gedacht hat und es ist ziemlich radikal.

"[Jesus] sprach aber auch zu einigen, die auf sich selbst vertrauten, dass sie gerecht seien, und
die Ubrigen verachteten, dieses Gleichnis:" Zwei Menschen gingen hinauf in den Tempel, um
zu beten, der eine ein Pharisder und der andere ein Zollner. Der Pharisder stand und betete
bei sich selbst so: Gott, ich danke dir, dass ich nicht bin wie die Ubrigen der Menschen:
Rauber, Ungerechte, Ehebrecher oder auch wie dieser Zéllner. Ich faste zweimal in der
Woche, ich verzehnte alles, was ich erwerbe.



Der Zo6llner aber stand weitab und wollte sogar die Augen nicht aufheben zum Himmel,
sondern schlug an seine Brust und sprach: Gott, sei mir, dem Siinder, gnadig! Ich sage euch:
Dieser ging gerechtfertigt hinab in sein Haus, im Gegensatz zu jenem; denn jeder, der sich
selbst erhoht, wird erniedrigt werden; wer aber sich selbst erniedrigt, wird erhoht werden.

Man kann also an dem Hohepunkt dieses Gleichnisses in Vers 14 sehen, dass es hier um
Rechtfertigung geht. "Dieser ging gerechtfertigt hinab in sein Haus, im Gegensatz zu jenem" —
In dem Gleichnis geht es darum wie einer gerechtfertigt wird und ein anderer nicht. Jesus hat
hier noch nicht die ganze Geschichte erzahlt. Er ist noch nicht flr die Slinden gestorben.

Er sagt hier nicht alles, was man (iber Rechtfertigung sagen kann, aber oh, was er uns hier
lehrt ist so wichtig! Es gibt drei Dinge, die wir an solchen Menschen aus Vers 9 verstehen
missen , die auf sich selbst vertrauten, dass sie gerecht seien. Jesus hat hier also eine Gruppe
von Menschen im Blick und er benutzt den Pharisder in diesem Gleichnis als Beispiel fir eine
Gruppe Menschen, die auf sich selbst vertrauen, dass sie gerecht sind.

Erstens: Die Gerechtigkeit ist eine moralische.
Zweitens: Die Gerechtigkeit ist religios.

Drittens: Er glaubt, dass diese Gerechtigkeit ein Geschenk Gottes ist.

Lasst uns diese Dinge nacheinander anschauen.
1. Gerechtigkeit durch Moral

Verse 10 und 11: Seine Gerechtigkeit ist moralisch: "Zwei Menschen gingen hinauf in den
Tempel, um zu beten, der eine ein Pharisder" (das ist derjenige, der darauf vertraut, dass er
gerecht ist) und der andere ein ZolIner. Die Zéllner hatten den furchtbaren Ruf, dass sie
andere Menschen betriigen wiirden.

Vers 11: "Der Pharisder stand und betete bei sich selbst so: Gott, ich danke dir, dass ich nicht
bin wie die Ubrigen der Menschen: Rduber, Ungerechte, Ehebrecher" <Ich gehe anstindig mit
meinen Geschaften um, ich betriige meine Frau nicht.> Er ist also moralisch. Er sagt: <Ich
habe eine moralische Gerechtigkeit.> <Ich bin ein moralisch aufrichtiger Mann> und das ist
er zumindest nach auBen hin wirklich und das war seine Zuversicht. Jesus erzahlte dieses
Gleichnis solchen, die auf sich selbst vertrauten, dass sie in dieser Weise gerecht seien. Die
Zuversicht jenes Mannes ruht also in seiner Gerechtigkeit.

2. Gerechtigkeit durch Religion

Seine Gerechtigkeit war religios oder zeremoniell. Vers 12: "Ich faste zweimal in der Woche,
ich verzehnte alles, was ich erwerbe. Fasten und Verzehnten kénnte man religiose oder
zeremonielle Handlungen nennen. Die geistliche oder religiose Disziplin stimmt also im Leben
diese Mannes. Er ist moralisch aufrichtig und er ist der Religion hingegeben und darauf



vertraut er. Jesus sprach dieses Gleichnis zu solchen, die auf sich selbst vertrauten, dass sie
moralisch und religios und zeremoniell aufrichtig und hingegeben waren.

3. Gerechtigkeit Dank Gott

Er glaubt, dass diese moralische Aufrichtigkeit und religiése Hingabe eine Gabe Gottes ist. In
Vers 11 steht:

"Der Pharisder stand und betete bei sich selbst so: Gott, ich danke DIR"

Er gibt Gott die Ehre. <Ich danke dir, dass ich nicht so bin wie andere Menschen> und dann
gibt er uns seine Liste von jenen Menschen. Er ist also kein Pelagianer. Pelagianer glauben,
dass man, auf sich allein gestellt, gut werden kénne. Man tue genug Gutes damit werde man
gut. Es gibt auch keinen Grund zu glauben, dass er Semi-Pelagianer ist. Das ist jemand der
glaubt, dass Gott einem etwas Anschub gebe mit dem Gutsein und den Entscheidungen und
Neigungen, aber dann liberlasse er einem die entscheidende Handlung selbst. Es gibt also
auch keinen Grund zu denken, dass er Semi-Pelagianer ist. Wir wissen nicht viel Gber den
Willen dieses Mannes. Wir wissen nur, dass er (zumindest mit seinem Mund) sagt: <Danke
Gott, dass ich meine Frau nicht betrogen habe und dass ich auf der Arbeit niemanden
betrogen habe. Danke Gott, dass ich faste und danke, dass du mir die Neigungen gibst, ein
aufrichtiger und religioser Mensch zu sein.> Es ist seine Zuversicht, dass Gott diese Dinge in
ihm bewirkt hat.

Jesus erzahlte dieses Gleichnis (Vers 9) solchen, die auf sich selbst vertrauten gerecht zu sein.
Die Frage ist hier also nicht, ob dieser Mann die Gerechtigkeit in sich selbst produziert hat.
Dieser Mann zeigt sich hier nicht als gesetzlicher Mensch und Jesus stellt ihn nicht als diesen
typischen Menschen dar, der durch das Halten der Gebote bei Gott Verdienst anzuhaufen
sucht. Er scheint nichts zu tun, um irgendetwas zu verdienen. Er gibt Gott die Ehre dafiir, dass
er es in ihm bewirkt. Er sagt klar, dass er Gott dankt. Er vertraut nicht auf sich selbst, dass er
sich selbst gerecht machen wiirde. Das sagt Jesus nicht. Er vertraut aber auf sich selbst, dass
er gerecht IST. Das ist ein grolRer Unterschied. Der Text ist radikaler, als manche ihn
darstellen, in seiner Lehre in Bezug zur Rechtfertigung. Dieser Mann vertraut auf sich selbst,
dass er gerecht ist. Er vertraut nicht auf sich selbst, sich selbst gerecht zu machen. Das ware
die klassische Gesetzlichkeit. Dann wiirden wir alle sagen, dass er versucht, seine Erlésung zu
erarbeiten und deshalb kann er (im wahrsten Sinne des Wortes) nicht gerettet sein.

Dieser Mann sagt: <Danke Gott, dass du mich gerecht machst und ich vertraue darauf, dass ich
so bin, weil du mich so gemacht hast. Sein Fehler liegt nicht darin, dass er behauptet hat,
ohne Gott gerecht sein zu konnen. Sein Fehler liegt darin, worauf er sein Vertrauen setzt. Er
setzt sein Vertrauen in eine gottgegebene Gerechtigkeit, die er meint in sich zu tragen. Darum
geht es also im Zusammenhang mit Rechtfertigung in Vers 14,

Er hat sich auf den falschen Grund gestellt. Es heifSt "Dieser (ZolIner) ging gerechtfertigt hinab
in sein Haus, im Gegensatz zu jenem (Pharisder);", denn der Pharisder war nicht
gerechtfertigt, obwohl er geglaubt hat, dass er es ware. Er hatte die falsche Grundlage,
namlich das Tun, Fliihlen und Ausfiihren, welches in ihm selbst war, welches Gott seiner
Auffassung nach in ihn gelegt hatte. Er hatte die falsche Grundlage. Er schaute auf die falsche
Person, er schaute auf sich selbst und was Gott aus ihm gemacht hatte, als Grundlage fiir die



Gewissheit, von Gott angenommen zu sein. Nicht, weil er dieses Angenommen-Sein an sich
hervorgebracht hatte, sondern aufgrund seines ihm eigenen Tuns. Es war inharent, also in ihm
innewohnend. Es war eine von Gott verliehene Gerechtigkeit. Es war aber seine Gerechtigkeit.
Nicht, weil er ihr Urheber war, sondern weil er sie — seiner Auffassung nach durch Gottes Hilfe
ausgelebt hatte.

Nochmals: Er wird hier also nicht als Gesetzlicher dargestellt, der versucht seine Errettung zu
erarbeiten. Es geht hier um eine Sache: Er war moralisch aufrichtig, religiés hingegeben, er
glaubte, dass Gott ihn so gemacht hatte und er vertraute auf jene Moral und Religiositat, die —
so dachte er — Gott gegeben war.

Sind wir auf der richtigen Spur?

Sind wir hier auf der richtigen Spur? Gehen wir zuriick zu Kapitel 17, Vers 10! Wir werden uns
hier nur einen Vers anschauen. Ihr werdet euch an die ganze Begebenheit erinnern, sobald ich
euch das zeige. Ich finde das schockierend. Ich bin nicht sicher, ob ich die ganze Tragweite hier
verstehe, aber ich denke ich kann das sagen, was verschiedene Kommentatoren im
Allgemeinen hier sagen.

Hier spricht also Jesus in Lukas 17,10: "So sprecht auch ihr, wenn ihr alles getan habt, was
euch befohlen ist: Wir sind unniitze Knechte; wir haben getan, was wir zu tun schuldig waren."

Das lasst mich einfach nur staunen. Esist, als ob Jesus hier den Pharisder aus Lukas 18,11 im
Blick hat. Dieser Mann listet in Lukas 18 seine moralischen und religiésen Leistungen auf und
Jesus fokussiert sich gar nicht darauf, ob er sie denn wirklich vollbracht hat. Jesus sagt nicht:
"Nein, nein, nein, nein, die Liste stimmt nicht, du hast das gar nicht getan." Jesus schlagt
diesen Weg gar nicht erst ein. Worauf er sich fokussiert ist: <Es spielt keine Rolle, ob du sie alle
getan hast! Denn ich habe schon einige Absatze friiher gesagt, dass du das alles tun kannst
und wenn du darauf vertraust: Deine Leistungen zahlen NICHTS! Sie zahlen tGberhaupt nichts.
<Du bist ein unwirdiger Knechte.>

"Der Zollner”“ in Vers 13 u. 14, "stand weitab und wollte sogar die Augen nicht aufheben zum
Himmel, sondern schlug an seine Brust und sprach: Gott, sei mir, dem Stinder, gnadig! Ich sage
euch: Dieser ging gerechtfertigt hinab in sein Haus, im Gegensatz zu jenem; denn jeder, der
sich selbst erhoht, wird erniedrigt werden; wer aber sich selbst erniedrigt, wird erhoht
werden."

(Lukas 18, 13 u. 14)

Was wird also aus dem Pharisder? Uberseht nicht diese vier schrecklichen Worte in Vers 14:
"im Gegensatz zu jenem." Der ZolIner ist gerechtfertigt nach Hause gegangen. Gott hat ihn als
gerecht angesehen, im Gegensatz zu dem anderen, was bedeutet, dass der andere zugrunde
gegangen ist. Er war nicht gerechtfertigt. Was ist mit dem Zo6llner? Was hat er gemacht? Er hat
weg von irgendetwas in sich selbst geschaut im Gegensatz zum Pharisder. Der Z6lIner hat weg
geschaut. Er wusste, "Wenn ich hierher gehe, finde ich keinen Platz, an dem ich stehen kann.
Ich hab nichts in mir, was ich vor Gott bringen kann und wenn er Lk 17,10 gehort hatte, dann
hatte ihn das womaoglich zerstort:



<Selbst, wenn ich alles getan hatte, was ich hatte tun sollen, hatte ich keinen Platz hier. Ich
ware ein unwirdiger Knecht und kénnte mich Gott nicht fiir meine Rechtfertigung
empfehlen.>

Nach der Kreuzigung wissen wir heute mehr dariiber, wie Gott den Ungerechten rechtfertigt.
Gott hat Christus, der keine Siinde kannte, zur Stinde gemacht, damit wir in Ihm die
Gerechtigkeit Gottes wiirden. Das ist ein Satz des Apostel Paulus. Indem wir Christus alleine
vertrauen, werden wir mit ihm verbunden und in ihm werden wir Gottes Gerechtigkeit.
Christus IST der Gerechte und durch Glauben verbinden wir uns mit ihm und was er ist, wird
uns angerechnet und er ist vollkommen. Er hat alles, was von den Menschen verlangt wurde
erflllt und das wird uns nach 2. Korinther 5,21 angerechnet. Gibt es hier einen Hinweis im
Kontext von Lukas 18, dass Jesus so denkt? Findet man so was noch vor dem Kreuz, als Jesus
es noch nicht direkt so sagen kann. Gibt es einen Hinweis? Es gibt einen Hinweis.

Es gibt viele Hinweise, ich bin hier sehr selektiv. Ich ermutige euch, wie ich euch schon
nahegelegt habe, lebenslang voller Freude (iber die Evangelien nachzusinnen, sodass ihr das
tun konnt, was John MacArthur heute Morgen gemacht hat. Ich hab einfach nur dagesessen
und darin schwelgen dirfen, wie John MacArthur Uber diese Evangelien nachsinnt und dort
Dinge sieht, die Gold sind. Er wiirde das nicht tun, wenn er nur die ganze Zeit den Text
zerpfliicken wiirde oder flinf verschiedene Textmarker benutzen wiirde, um die verschiedenen
Traditions-Teile zusammenzusetzen. Er ware so abgelenkt, dass er gar nicht sehen kdnnte, was
da auf der Oberflache liegt.

Der reiche Jiingling

Um zuriickzukommen: Ich denke an den , reichen Jingling®. Er wird hier nicht Jingling
genannt, aber schaut euch Lukas 18,18 an. Der Grund dafiir, weshalb ich gesagt habe, dass es
hier Uberall Hinweise gibt, ist, weil ich mich am liebsten ausfiihrlich mit der Tatsache
beschaftigen wiirde, dass er direkt nach dem Absatz (iber Rechtfertigung und "wer aber sich
selbst erniedrigt, wird erhéht werden.", zu den Kindern geht. Jesus spricht von hilflosen,
kleinen, vertrauenden Kindern. Das ist nicht unbedeutend. Die Reihenfolge ist nicht
unbedeutend, aber ich muss es hierbei belassen, weil ich auf etwas noch Bedeutenderes aus
bin.

Lest ab Vers 18, Kapitel 18: "Und es fragte ihn ein Oberster und sprach: Guter Lehrer, was
muss ich getan haben, um ewiges Leben zu erben? Jesus aber sprach zu ihm: Was nennst du
mich gut? Niemand ist gut als nur einer, Gott. Die Gebote weilSt du"

Jesus flihrt ihm die Gebote vor Augen. Das klingt wie bei dem Pharisder und wie in Kapitel
17,10 mit den Knechten.

"Die Gebote weillt du: Du sollst nicht ehebrechen; du sollst nicht toten; du sollst nicht stehlen;
du sollst nicht falsches Zeugnis geben; ehre deinen Vater und die Mutter!"
(Lukas 18, 20)

Und jetzt sagt der reiche Jiingling zu Jesus, als ob er 17,10 und 18,11 zitiert: "Er aber sprach:
Dies alles habe ich befolgt von meiner Jugend an."



Kommt euch das bekannt vor? Wir haben das schon einmal gesehen. "Dies alles habe ich
befolgt von meiner Jugend an." Jetzt passt auf! Flr Jesus geht es nicht darum, ob er Recht hat
oder nicht. "Dies alles habe ich befolgt, von meiner Jugend an."

Jesus sagt nicht: <Nein, nein, nein, nein, das ist nicht wahr.>

Was sagt der reiche Jlngling also? "Dies alles habe ich befolgt von meiner Jugend an."

Jesus sagt in Vers 22: "Eins fehlt dir noch." <Siehst du das alles, was du hast? Gib es den Armen
und du wirst einen Schatz im Himmel haben, komm, folge mir nach!>

( Lukas 18,22)

Das ist bemerkenswert! Ihm fehlt nur EINES! Wow, wirklich? Wie kann das sein? Wie
vollkommen ist dieser Mann? Ihm fehlt nur eine Sache. Mit anderen Worten: Wenn er diese
eine Sache hatte, dann hatte er alles, denn es fehlt ihm nur eins. Er ware vollkommen.
Tatsachlich sagt Matthaus das genau so: "Wenn du vollkommen sein willst...". Und er sagt hier
genau das selbe. "Wenn du vollkommen sein willst, so geh hin, verkaufe deine Habe und gib
den Erlos den Armen! Und du wirst einen Schatz im Himmel haben. Und komm, folge mir
nach!" (Matthaus 19,21)

Er ist also nicht vollkommen. Ihm fehlt eine Sache. Was braucht er noch? Was fehlt hier? Finf
Gebote? Nein. Zwei? Eins? Was ist die eine Sache, die ihm fehlt? Es ist etwas seltsam, denn die

Antwort die Jesus hier gibt sind drei Dinge, oder?
Vers 22:

1. "Verkaufe deine Habe!"
2. "Gib den Erlés den Armen!"

3. "Folge mir nach!"

Wie kann das eine Sache sein? Ich zeige euch, was ich denke, was gemeint ist und ich werde
versuchen euch zu zeigen, warum ich das denke:

Jesus will sagen: <Deine Bindung zu deinem Besitz muss durch deine Bindung zu mir ersetzt
werden. Das ist die eine Sache, die du brauchst: Mich.>

Hier ist das Bild: Die Hand des Mannes ist voll mit Geld und er kommt zu Jesus: <Wie kann ich
ewiges Leben haben?>

<Halte die Gebote!>;
Auflistung der Gebote;

<Das hab ich getan.>



und Jesus sagt: <OK> <Hier ist, was du wirklich brauchst> <Eine Sache> <Du musst diese
Hand mit all dem Geld 6ffnen und das Geld fallen lassen und es fallt auf die Armen.> <Da fallt
es immer hin.> <Wenn diese Transaktion stattfindet, fallt das Geld auf die Armen und gib mir
deine Hand.> Die Bindung zum Geld wird ersetzt und das Geld fallt auf die Armen. Die Sache,
die er braucht ist also nicht das, was er loslasst. Es ist das, was er bekommt. Man braucht nicht
das, was man loslasst. Man braucht das, was man bekommt. Und was er bekommt ist Jesus.
<Du brauchst mich!>

<Es gibt hier einen Paradigmenwechsel> <Ich gebe dir nicht noch zwei oder drei oder ein
oder 10 weitere Gebote.> < Beachte nur drei Dinge.> <Die Gebote hast du gehalten, aber
beachte jene drei Dinge.> <lIch hab das schon klar gestellt.> <Halte sie alle! Halte alle Gebote
und du wirst ein unwirdiger Knecht sein!>

<Du brauchst MICH!>
<Ich bin deine einzige Hoffnung, wenn du vollkommen sein willst>

Ich leihe mir hier die Formulierung von Matthaus. <Wenn du das hast, was du hast und die
eine Sache, die du brauchst, hinzufiigst, dann hast du ALLES!>

Wie kann jemand ewiges Leben haben?

Meine Antwort ist also: Ja, es gibt einen Hinweis auf die Antwort Jesu auf die Frage wie
jemand ewiges Leben haben kann, wie jemand mit Gott ins Reine kommen kann, wie jemand
von einem unendlich heiligen Gott akzeptiert werden kann, wie jemand in diesem und im
nachsten Leben gerechtfertigt werden kann.

Der Hinweis ist. <Du brauchst mich!> Alles, was ich habe, ist Christus! Jesus ist mein Leben!

Schlussfolgerungen:

Die Schlussfolgerungen, die sich aus dem Ganzen hier ergeben sind grofartig fir mich. Ich
werde sie aufzdhlen. Ich zdhle sieben Stlick. Ich werde sie in 15 Minuten zusammenfassen.
Sieben Schlussfolgerungen aus dem, was wir hier gerade gesehen haben:

Folgerung Nummer Eins:
Ich habe versucht hier eine Frage zu beantworten und hier ist meine Antwort:

Jesus lehrte die Lehre der Rechtfertigung allein durch Glauben auf Grundlage einer
zugerechneten Gerechtigkeit, nicht einer innewohnenden Gerechtigkeit, die der Pharisader
hatte. Ubrigens, wenn man sich anhért, was Paulus dariiber sagt, was ihm als Pharisier
passiert ist, dann sind die Parallelen zu diesem Text verbliffend. "Wenn irgendein anderer
meint, sich riihmen zu kénnen - ich noch mehr: Beschnitten am achten Tag, vom Geschlecht
Israel, vom Stamm Benjamin, Hebrder von Hebrdern; dem Gesetz nach ein Pharisder; dem
Eifer nach ein Verfolger der Gemeinde; der Gerechtigkeit nach, die im Gesetz ist, untadelig
geworden."



Das ist Paulus. "Aber was auch immer mir Gewinn war, das habe ich um Christi willen fur
Verlust gehalten ( man denke an Lukas 17,10); ja wirklich, ich halte auch alles fiir Verlust um
der uniibertrefflichen GroRRe der Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn, willen, um
dessentwillen ich alles eingebiiRt habe und es fiir Dreck halte, damit ich Christus gewinne und
in ihm gefunden werde - indem ich nicht meine Gerechtigkeit habe, die aus dem Gesetz ist,
sondern die durch den Glauben an Christus, die Gerechtigkeit aus Gott aufgrund des
Glaubens." Meine Antwort ist: Jesus hat dieses Evangelium gepredigt.

Der zitierte Text war aus Philipper 3, wie ihr wisst.

Folgerung Nummer Zwei:

Egal wie gerecht du bist oder wie moralisch du bist oder wie religios du bist und egal ob Gott
das in dir bewirkt hat oder du das selbst getan hast: Vertraue nicht darauf! Vertraue auf
NICHTS, was in dir ist! Mir ist egal, wie gut es ist und selbst, wenn es das Wirken des Heiligen
Geistes ist! Vertraue nicht auf das, was Gott in dir gewirkt hat! Vertraue nicht darauf!

Vertraue auf Christus, ALLEIN!

Auf sein Werk in seinem Leben und an seinem Kreuz. Auf sein Blut und seine Gerechtigkeit.
Darauf vertraue! Vertraue darauf, flr deine Verséhnung mit Gott, fir deine Rechtfertigung.
Das ist die zweite Schlussfolgerung.

Folgerung Nummer drei:

Fasse Mut, oh Mensch! Fasse Mut, oh Mitkampfer gegen die innewohnende Siinde. Fasse Mut
in deinem Kampf gegen die innewohnende Siinde! Das ist die Formulierung von Paulus in
Romer 7. Und erinnere dich, dass dein Stand als geschatztes, gerechtfertigtes Kind Gottes
nicht auf dir selbst beruht, sondern allein auf Christus. Wenn du dich wie ein Versager fiihlst,
als Vater oder Ehemann oder Pastor oder Freund, wohin wirst du schauen, wenn nicht
hierher? Wie wirst du lGiberleben? Satan klagt uns an, dass wir den MaRstab nicht erfiillen.
Gottes MaRstab ist Vollkommenheit. Satan hat viele Verse, die er dafiir heranziehen kann,
Satan kennt die Bibel sehr gut. Er klagt uns an, dass wir KEINE TAT jemals vollkommen
durchgefiihrt haben. Glaubst du, du hast jemals eine vollkommene Tat getan? Glaubst du, du
hast jemals etwas aus Liebe zu Gott mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele, mit ganzem
Verstand, mit ganzer Kraft getan? Du hast also nicht nur ein paar Mal versagt, du versagst
jedes Mal! Uns wird nicht umsonst gesagt jeden Tag, um unser tagliches Brot zu bitten und um
Vergebung der Siinden. Wir stindigen jedes Mal, wahrend wir BulBe von der Siinde tun. Was
wirst du tun? Wie kannst du das aushalten? Wie kannst du es aushalten als ein gefallenes,
menschliches Wesen so vor Gott zu stehen? Ich verspreche dir, das wird nicht gehen. Einige
von euch leben in groBer Furcht und Niederlage, weil ihr versucht auf Gottes Werk in eurem
Leben zu vertrauen. Ihr versucht auf die Frucht des Heiligen Geistes zu vertrauen und dieser
Text, den wir uns angesehen haben, hat die Absicht, dich von dieser falschen Grundlage deines
Vertrauens zu befreien.

Folgerung Nummer Vier:

Vergiss deshalb nicht, dass jede moralische Veranderung, die Gott wohlgefallig ist, eine Frucht
und nicht die Wurzel, der Rechtfertigung ist. "Der Pharisder", so heilt es in Lukas 18,9,
"verachtete die Ubrigen." Nicht einmal jemand, der an die Souveranitit Gottes glaubt, kann



auf seine innewohnende Gerechtigkeit vertrauen und dabei der Lieblosigkeit entkommen. Es
scheint mir, dass der Pharisder sagt: "Ich danke dir, Gott, danke Gott, danke, dass ich kein
Rauber bin, nicht gelogen habe oder betrogen und, dass ich faste, oh, ich lobe dich dafiir, dass
du diese wundervollen, von Gott verordneten Dinge in mir wirkst!" - Das hat ihn nicht von
einem Geist der Verachtung gegeniber einem schwacheren Bruder, einer anderen Person,
abgehalten. Dir wird genau das Gleiche passieren, wenn du so denkst.

Die Frucht der Rechtfertigung ist Liebe und die Rechtfertigung, die diese Frucht tragt kommt
nicht aus dem Vertrauen auf innewohnende, sondern auf zugerechnete Gerechtigkeit. Mit
anderen Worten: Nur ein Verstandnis von Rechtfertigung geht an die Wurzel von Stolz und an
die Wurzel von ungezihlten Bosartigkeiten in unseren Herzen. Und das ist ein lebenslanger
Kampf. So ist es.

Ein Beispiel aus der Geschichte fiir solche von euch, die sich sehr mit dem sozialen und
politischen Bereich beschaftigen und den Einfluss der Gemeinde dort. Euer Held ist dann
wahrscheinlich William Wilberforce. Geht sicher, dass ihr versteht, was diesen Mann
angetrieben hat! Er hat nur ein Buch in seinem Leben geschrieben "A Pracitical View of
Christianity"[Eine praktische Betrachtung des Christentums]. Er war ein vielbeschaftigter
Mann. Ihm ging es nicht ums Blicherschreiben, ihm ging es um das Téten des Sklavenhandels.
Es hat ihn Gber 20 Jahre gekostet das zu tun und dann noch ein paar Jahre um nicht nur den
Sklavenhandel, sondern Sklaverei tiberhaupt in England abzuschaffen. Was trieb diesen Mann
an? Wo lag seines Erachtens die Ursache dafiir, dass das christliche England den
Sklavenhandel tolerierte? Er sagt es uns ganz klar in dem Buch. Ich empfehle euch dieses
Buch wirklich. Es ist heute noch im Druck. Es wird euch umhauen. Ich kenne keinen Politiker in
Amerika, der so sehr von christlicher Lehre angetrieben wird, wie William Wilberforce es war.
Die Lehre, die ihn antrieb war die Lehre von der Rechtfertigung durch Glauben und seine
Erklarung dafiir, warum das nominell christliche England eine so kompromittierte Moral hatte,
war, dass sie nicht das Verhaltnis zwischen Wurzel und Frucht in der Rechtfertigung
verstanden. Ich lese es euch vor.

Alles unmoralische Verhalten der nominellen Christen seiner Zeit hat ihren Ursprung in: Zitat:
"dem falschen Verstandnis von den fundamentalen Prinzipien des Christentums. Sie ziehen
NICHT in Betracht, dass das Christentum ein Plan zur Rechtfertigung Gottloser darlegt, indem
Christus fiir sie stirbt, als sie noch Siinder waren, einen Plan zu unserer Verséhnung mit Gott,
als wir Feinde waren und ein Plan, in welchem die Friichte der Heiligkeit das Resultat, nicht die
Ursache unserer Rechtfertigung und Verséhnung sind."

Mit anderen Worten:

Das nominell christlich, evangelikale England, hat seine Seele dem globalen Sklavenhandel
verkauft, weil es nicht verstanden hatte, dass alle moralische Transformation die Frucht
angerechneter Gerechtigkeit ist und nicht die Wurzel unserer Gerechtigkeit, die Frucht
unseres Angenommen-Seins von Gott und nicht die Wurzel. Die Frucht davon, dass Gott 100%
fur uns ist, nicht die Wurzel, dass er 100% fiir uns ist. Es ist erstaunlich, dass ein Politiker das
sieht.

Der Fehler, den er hier kommentiert, nimmt in unseren Tagen wieder zu. Ich wiirde gerne ein
weiteres Buch in meinem Leben schreiben, ein kleines liber Rechtfertigung und es wiirde
genau um dieses Thema gehen.



Dieser Fehler ist zur Zeit sehr verbreitet und er entsteht so: Da sind junge Leute, auch alte,
aber ich denke, es geht vor allem um die Leute in ihren 20ern und 30ern, die sind frustriert
wegen all der Namenschristen in den Kirchen und wegen mangelnden Ernstes und radikaler
Hingabe zu Jesu Ethik unter sogenannten Glaubigen und all dieses Gerede lber Rechtfertigung
aus Glauben, das ausschaut wie eine Freikarte fir Gottlosigkeit und alle Arten von bosem
Verhalten, die aufgrund dieser gottlichen Zurechnung von Gerechtigkeit akzeptiert werden.
Das staut sich innen alles in jenen Personen auf. Und ohne, wie Wilberforce tber die
Konsequenzen nachzudenken, sagen sie:

<OK, eine Losung dafiir, den Ernst der Evangelikalen Leute bzgl. der moralischen, ethischen
Dimension Jesu und des Neuen Testaments und unserer Gesellschaft zu steigern ist, diese
Dinge zur Grundlage unserer Rechtfertigung zu machen. Dann werden wir ernst damit
machen, weil Himmel und Hoélle daran hangen!> <Denn, wenn man das einfach da drauRen
auf der Frucht-Ebene lasst, anstatt auf der Wurzel-Ebene - Que Sera Sera - dann lasst uns
siindigen, auf dass die Gnade zunehme!>

Ich muss sagen: So 16st man dieses Problem aber nicht. Der Grund dafiir ist (es gibt viele
Grinde, exegetische Griinde, z.B. wie bei Romer 6 - aber der ethische Grund dafr ist), dass
man sich damit selbst nicht nur in den FuR schiel3t, sondern ins Herz. Man will die Welt
verandern und sieht viele reformierte Leute, viele religiose Leute, die von Rechtfertigung
sprechen und nichts passiert. Also will man das reparieren. Und man versucht das zu
reparieren, indem man die Prioritat der Frucht erh6ht, indem man sie zur Wurzel macht. Was
passiert? Dreimal dirft ihr raten: Die Pflanze stirbt!

So wollt ihr das nicht tun. Das Problem solcher Leute kann in anderen Bereichen liegen.
Vielleicht haben diese Menschen die Lehre nie ernst genommen. Vielleicht haben sie nicht
erkannt wie stindig sie sind und wie hoffnungslos es ist, irgendeine Art von moralischer
Veranderung zur Grundlage unserer Annahme bei Gott zu machen.

Folgerung Nummer 5:

Vergiss niemals, dass alle deine guten Einstellungen, deine guten Absichten und deine guten
Taten beim Gericht nicht als Grundlage fir deine Annahme dienen, sondern nur als 6ffentliche
Frucht und als Beweis und Bekraftigung, dass du wiedergeboren bist, Frucht hattest, mit
Christus vereinigt wurdest, welcher allein deine Gerechtigkeit ist.

Das war ein langer Satz. Oh, wie wichtig er ist! Ich bin auf folgendes aus: Ich will, dass du mit
exegetischer Weisheit sehr bald, vielleicht innerhalb der nachsten ein, zwei Jahre daran
arbeitest, dass du jeden einzelnen Satz im Alten oder Neuen Testament, der von einer
Bedingung fir Glaubige zum ewigen Leben spricht, richtig einordnen zu kdnnen. Von diesen
Versen gibt es viele, z.B. "Solche, die so etwas tun, werden das Reich Gottes nicht erben", 1.
Kor 6,9 und Gal 5,22 und viele andere Worte und Jesu Worte. Jedes Mal, wenn du so einen
Satz in der Bibel liest, in dem das Tun, das Handeln als Bedingung fiir ewiges Leben gilt, sodass
diese Werke irgendwie fiir das jlingste Gericht herangezogen werden, erinnere dich daran: Es
ist in der Art eine Bedingung, so wie Beweise und Bestatigungen und Friichte Bedingungen
sind.



Du wirst vor dem ewigen Gott stehen. Ich denke da beispielsweise gerne an jenen Schicher
am Kreuz. Ein Leben voller Stinde. Alles, was er getan hat war zu stindigen. Fir wie lange? 40
Jahre lang? Er ist im Sterben begriffen und fangt an zu fluchen, wie wir es von John gehort
haben. BAM! Der Geist weht, wo er will, wir haben keine Erklarung hierfiir, und der Mann tut
BulSe, er ruft nach Gnade und Jesus sagt: <Wir sehen uns heute im Paradies!> Dieser Mann
wird das Gericht nach Werken erleben. Was wird er haben? Nicht viel. Eine halbe Stunde voll?
Aber seine Werke sind sii8 und echt! Also, die Unterlagen werden gedffnet, das Buch und die
Biicher. Das Buch des Lebens und die Biicher. Diese Bicher sind wirklich dick. Alles, was du
jemals getan hast, jedes unniitze Wort (sagt Jesus), alles ist niedergeschrieben. Die Akte von
diesem Mann ist ganz schon schwer. Und seine Zensuren sind alle die Schlechtesten, alle seine
Noten sind Sechsen. Die Akten werden rausgenommen und weggeworfen. Aber da ist eine
winzige Unterlage ganz hinten. Und dort steht:

<Herz war zerbrochen liber seine Siinde; hat den Retter anerkannt; hat seinen bdsen
Kameraden liebevoll ermahnt; starb.>

Und der Herr wird das hoch halten vor dem ganzen Universum: <ER WAR ECHT!> ER
VERTRAUTE MEINEM SOHN! DAS IST DER BEWEIS!>

Wiirde er dann also ein Gebot in der Bibel lesen, welches sagt: <Du wirst nicht in das Reich
hineingehen ohne Werke>, dann wisste er, wie er das interpretiert. Das Werk ist nicht die
Grundlage fiir seine Annahme. Das Werk war die Frucht dieses unglaublichen Offnens seines
Herzens, des Glaubens an Jesus, der Rechtfertigung durch Gott und es folgt die Frucht von 15
Minuten, 30 Minuten, 60 Minuten. Und das wird aufgeschrieben.

Was ich also sage ist: Beschaftige dich hiermit, ansonsten wirst du auf jeder Seite der Bibel aus
der Bahn geworfen, denn dort sind dutzende von Absatzen und Satzen, die den Himmel in
Verbindung mit dem Gehorsam des Glaubigen bringen. Man findet diese Passagen Uberall. Du
musst dir hiertber klar werden. Wenn du jedes Mal aus der Bahn geworfen wirst, wenn du so
etwas liest und sagst, <Ich weil nicht, ob die Rechtfertigung aus Glauben wirklich wahr ist, es
sieht so aus, als ob Werke in Wirklichkeit mit zum Fundament meiner Erlésung gehdren, weil
sie zur Bedingung des letztendlichen Ergebnisses gemacht werden.

Diese Werke sind Nachweis, Bestatigung, Frucht - Versteh das! Das ist ein Unterschied. Du
kannst Gott nur mit einem Akt des Gehorsams gefallen, wenn dieser in der Zuversicht
gewurzelt ist, dass er schon 100% auf deiner Seite ist. Ist das klar?

Ich kann Gott nur mit einem Akt des Verhaltens oder einer Einstellung gefallen, die aus der
Zuversicht fliet, dass er vollkommen auf meiner Seite ist, und zwar allein um Jesu Willen. Das
ist die Art von Frucht, die Christus verherrlicht.

Schnell, zwei weitere Schlussfolgerungen. Meine Zeit ist vorbei, vielleicht kdnnen wir das in 3
Minuten machen.



Folgerung Nummer 6:

Das Evangelium von Christi Gerechtigkeit, die uns angerecht wird als Grundlage unserer
Annahme bei Gott, allein durch Glauben ist global notwendig und in jeder Kultur giiltig und
sollte jeder Person und jeder Volksgruppe auf dem Planeten gesagt werden. Der erste Adam,
Vater aller Menschen hat versagt und in ihm haben wir alle versagt. Der zweite Adam, ( man
denke an Romer 5, 1. Kor 15) , Jesus Christus, kommt in die Welt, versagt nirgends, bei keinem
Glaubensakt, bei keinem Akt des Gehorsams, bei keiner Einstellung, er hat niemals versagt.
Das tat er fiir die Nationen, weil jede muslimische Volksgruppe, Hindus, Buddhisten, unzahlige
Menschen, zu denen wir hingehen, dasselbe Problem haben: Sie sind in Adam. Und sie
versagen. Und sie miissen eine fremde Gerechtigkeit haben. Es gibt keinen anderen Weg fiir
sie gerettet zu werden, als in Christus Jesus. Das ist universell relevant und universell gultig.
Ich bitte euch eindringlich:

Macht aus den siebentausend eine Art Armee (lokal und global), die ohne Scham die beste
Nachricht der Welt den Nationen und den Nachbarschaften anbietet. Wie durch des einen
Menschen Ungehorsam die vielen in die Stellung von Siindern versetzt worden sind, so
werden auch durch den Gehorsam des einen die vielen in die Stellung von Gerechten versetzt
werden.

(ROGmer 5, 19)

Das gilt Uberall auf dem Planeten.

Folgerung Nummer 7

Gib Christus alle Ehre im Werk der Errettung, nicht nur die Halfte. Ich nehme an, wenn ich
gefragt werde: <Worum geht es, Piper? Warum regst du dich so auf Giber Zurechnung,
Verleihen, Mischen von Werken in das Fundament? ...>

Meine letzte Antwort in solchen Gesprachen ist: <Das Hauptziel des Universums ist, dass Jesus
Christus verherrlicht wird und, dass die Gnade Gottes in den Werken Jesu Christi verherrlicht
wird.> Jesus hat zwei Dinge getan. Er trug unsere Strafe, unsere Siinde in seinem Leib und
wurde zerschlagen und durchstochen fiir unsere Ubertretungen. Meine Strafe geht auf ihn
Uber und ich erhalte Vergebung der Siinden. Sie werden nicht mehr gegen mich gehalten
werden. Das ist die Halfte seiner Ehre. Versteht bitte, das Wort "Halfte" ist nicht
mathematisch gemeint, es gibt noch viele andere Dinge, die er getan hat. Aber von diesen
zwei Dingen, ist das zweite, dass er nie gestindigt hat, vollkommen gerecht war. Er war der
Gerechte, durch den viele in den Stand von Gerechten versetzt werden. Er hat also
vollkommen gehorcht, niemals versagt. Dieser Gehorsam, wie es in Philipper 2 heif3t, kam zu
seinem Hohepunkt beim Tod, Gehorsam zum Tod, ja zum Tod am Kreuz und dieser Akt des
Gehorsams, dieses Leben, wird meins durch Zurechnung und durch Glauben werde ich mit ihm
vereint. Er hat beides gemacht. Er trug meine Slinde und wurde meine Gerechtigkeit. Er hat
mir Vergebung gebracht und mich mit Vollkommenheit versorgt. Und wenn du das weglasst,
wird das Kreuz halbiert. Die Ehre wird halbiert. Ich will nicht am letzten Tag vor Jesus stehen
und ihn sagen horen: <Ich habe so viel mehr getan, so viel mehr als was du jemals verstanden
hast.>

Also raube dem Herrn nicht seine Ehre. Er ist unsere Verséhnung, er ist unsere
Vollkommenheit. Deshalb, wissend, dass Jesus und Paulus dasselbe Evangelium gepredigt
haben, lasst uns Paulus in dem Satz zustimmen: "was auch immer mir Gewinn war, halte ich



fur Verlust um der untibertrefflichen GréRe der Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn, willen,
um dessentwillen ich alles eingebiSt habe und es fiir Dreck halte, damit ich Christus gewinne
und in ihm gefunden werde - indem ich nicht meine Gerechtigkeit habe, die aus dem Gesetz
ist, sondern die durch den Glauben an Christus, die Gerechtigkeit aus Gott aufgrund des
Glaubens. Hallelujah, hallelujah. Christus ist alles, was ich habe, Jesus ist mein Leben.

Lasst uns beten:

Vater, wir wollen das nicht nur in unserem Kopf verstehen. Wir neigen so sehr dazu lber diese
Dinge zu streiten und prazise zu sein und vergessen dabei, dass es ein Wasserfall voll Gnade
ist. Es gibt so viele in diesem Raum, die sich plagen, die, wenn sie sehen kénnten, wenn du den
Heiligen Geist wehen lassen wiirdest, sodass Augen anfangen wiirden, sich zu 6ffnen, was fir
eine Freiheit, was flr eine Erleichterung, was fir eine groRartige Freiheit in ihr Leben kommen
wirde und was fir eine Veranderung, was flr ein Mut, was fiir eine Tapferkeit, was fiir eine
riskierende Liebe flir die Nachbarschaft und die Nationen entstehen wiirde. So bitte ich dich
Gott, dass du unsere Augen 6ffnest. Offne unsere Augen, sodass wenn wir singen, <Hallelujah,
alles, was ich habe ist Christus, Hallelujah, Jesus ist mein Leben>, ein Wehen liber unsere
Seelen kommt, das befreiender, starkender, verandernder, Christus ehrender ist, als alles, was
wir bisher kennen.



